О Боге.

Крестное знамение

Главные догматы православия верующий человек изображает символически, накладывая на себя крестное знамение:

1) Три пальца, сложенные вместе, символизируют: Бог един по существу, но троичен в лицах: Отец, Сын, Дух Святой

2) Два пальца, прижатые к ладони: Одна из ипостасей Св. Троицы - Сын Божий воплотился и с момента воплощения имеет двуединую природу - божественную и человеческую, т.е. Иисус Христос - Богочеловек.

3) Осеняя себя крестным знамением, христианин свидетельствует, что спасение совершено Крестной Жертвой Сына Божия

Почему для спасения человечества Богу надо было взойти на Крест?

Постараемся ответить на этот вопрос.

Библия - источник вероучения

Библия - это книга о взаимоотношениях Бога с человеком, о их союзе или Завете. Она повествует о том,

* как Бог сотворил мир и человека
* каким задуман был человек Богом
* как человек уклонился от своего назначения
* что предпринимает Бог для возвращения человека в то богоподобное состояние, какое ему предназначалось по замыслу Божию.

О Боге

Что Библия говорит о Боге?

Бог = Сущий.

Имя, с которым Бог открылся древним евреям, - Яхве - "Сущий",  т.е. имеющий существование. Бог - это тот, кто всегда существовал, существует и будет существовать, абсолютное бытие. Мы тоже все существуем, однако наше существование обусловлено какими-либо причинами (не встретились бы наши родители - не появились бы мы на свет). Вселенная не появилась бы, если бы не захотел того Её Создатель. Бытие Бога не зависит ни от каких причин, это вечное и бесконечное существование. Бог самобытен.

"Бог есть Любовь" 1Ин 4:8; 4:16

Но любовь предполагает существование другого объекта. (Любовь исключительно к самому себе - есть патология, эгоизм).[[1]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn1)

Поэтому Любовь Божественная реализуется в следующем:

Бог-Троица

во-первых, любовь Божия реализуется внутри Самого Бога, следовательно, Единый Бог существует в трех Ипостасях (Лицах). Христианское понимание Бога - это Бог - Троица, Триединый Бог: Отец, Сын и Святой Дух. Внутри Святой Троицы реализуется вся полнота любви.

Тайна Троицы. Троичные аналогии в окружающем мире.

Св. равноапостольный Кирилл, просветитель славян пытается объяснить тайну Троицы, используя образ Солнца. В солнце мы видим круг, свет и тепло, исходящие от него. Круг, как символ бесконечности, являет образ Бога Отца. От раскаленного круга постоянно исходит свет, как Сын постоянно рождается от Отца. Свет - это образ Сына Божия, Иисуса Христа, просветившего мир светом Своего учения. Тепло, исходящее от круга - это Св. Дух, исходящий от Отца и животворящий всю Вселенную. Ни одна из составляющих не может существовать сама по себе.

Другой образ Троицы являет сам человек. Человек -  триединство духа, души, тела.

Тело имеет потребность в пище, в кислороде. Душа - в музыке, в чтении книг. Но есть еще одна составляющая, которая проявляет себя в том, что человек всегда неудовлетворен, если даже он не испытывает недостатка в еде, комфорте и развлечениях. Эта неудовлетворенность оттого, что остается ненасыщенной третья часть нашего естества - дух, который жаждет Бога.

Дух-душа-тело взаимосвязаны в человеке и не существуют одно без другого. После смерти душа отделяется от тела, но, по христианскому вероучению, в момент всеобщего воскресения души вновь соединятся с телами и только тогда человек возвращается в свое нормальное состояние - состояние триединства тела, души и духа.

Конечно, ни одна природная аналогия не в состоянии в полноте объяснить тайну Пресвятой Троицы.

Бог Творец

Второе следствие из утверждения «Бог есть Любовь» - сотворение Богом мира.

По какой причине Бог сотворил мир? - "по преизбытку любви и благости". Каждому человеку наверняка знакомо состояние, когда нас переполняет радость, в этот момент мы всех любим, всех прощаем и хотим со всеми поделиться этой радостью, которая выплескивается из нас. Бог, постоянно находящийся в таком всеблаженном состоянии, захотел, чтобы еще что-то или кто-то разделил с Ним блаженство, стал причастным Его любви.

В русском и др. славянских языках, относящихся к индоевропейской группе, слово "Бог," как считают лингвисты, родственно санскритскому bhaga [бхага], что значит "одаряющий, наделяющий," bhagas - "достояние," "счастье." "Богатство" тоже родственно слову "Бог." В этом выражено представление о Боге как полноте бытия, как всесовершенстве и блаженстве, которые изливаются на мир. Бог одаряет, наделяет нас Своей полнотой,  когда мы приобщаемся к Нему.

В творении участвовали все три Лица Святой Троицы:

* Отцу принадлежит роль Первопричины всего.
* Сыну принадлежит роль творческого орудия, Бог Все творит Словом, Премудростью, и эти имена принято относить второму Лицу Троицы - Сыну Божию.
* Святой Дух довершает, то есть доводит до совершенства, все созданное.[[2]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn2)

Бог - Абсолютное Добро. Происхождение зла.

Еще одно качество Бога - это Абсолютное Добро. Откуда же появилось зло? Св. Предание доносит до нас историю о том, что прежде видимого мира, Бог творит мир невидимый, ангельский. Он создает мир разумных бесплотных существ, служебных духов, назначение которых - посредничество между Богом и миром материальным. Но один Ангел Люцифер, что значит «Светоносный», возгордился и пожелал стать равным Богу. Он восстал против Творца и увлек за собой часть ангелов.

Тогда один из Архангелов - Михаил, чье имя означает «Кто как Бог?», «Кто может быть равен Богу?» возглавил Ангельское воинство и изгнал богоотступника Люцифера из ангельского мира в место, которое Бог вынужден был сотворить специально для тех, кто не захотел находиться с Ним рядом - ад.[[3]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn3) Впоследствии в это место, которое изначально предназначалось для падших ангелов, будут отправляться и отпавшие от Бога люди.

Так появляется зло. С этого момента Вселенная становится ареной конфликта двух полярных (хотя и неравных между собой) начал: доброго, Божественного и злого, демонического.

Зло не имеет самостоятельной сущности. Зло есть отсутствие добра, также как тьма или тень есть отсутствие света. Если свет реально существует как поток волн и элементарных частиц -  фотонов, то тьму мы ощущаем лишь, когда свет не достигает нас.[[4]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn4)

Бог зла не сотворил, но разумным личностям (ангелам и людям) дана свобода, которую они могут направлять против Бога и тем порождать зло.[[5]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn5)

Сотворение Вселенной.

Далее Бог творит мир видимый. Согласно Библии, Он творит его в шесть дней - шесть последовательных творческих этапов. Библейскую историю сотворения мира часто трудно принять человеку, наделенному определенным багажом современных научных знаний. Но важно понять, что Библия - не учебник биологии, географии, истории, и ее задача - рассказать в первую очередь не о том, как сотворен мир, а зачем он сотворен.

Для ответа на вопрос «Как мир сотворен?» из Библии можно извлечь лишь краткие тезисы:

* Мир создан Богом из ничего;
* Вселенная, которая вначале «была безвидна и пуста» Быт 1:2 ;
* постепенно благоустраивается в течение шести творческих периодов;
* Развитие материального мира идет от простого к сложному;
* В процесс благоустройства вовлекается само творение: «И сказал Бог: да произрастит земля зелень ... Быт 1:11 И сказал Бог: да произведет вода пресмыкающихся, душу живую; и птицы да полетят над землею, по тверди небесной». Быт 1:20 Бог как бы задает Вселенной некую программу развития и устанавливает законы, по которым она будет развиваться;
* Главный персонаж, которому по замыслу Бога принадлежит основная роль в благоустройстве Вселенной - человек

Сотворение человека.

... мужчину и женщину сотворил их

Человек является венцом творения, вершиной творческого процесса Божественной Троицы. "И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его: мужчину и женщину сотворил их" Быт 1:27. Практически сразу Бог творит не одного человека, но двоих. Почему? Опять же для реализации любви. Один не способен к любви, и Бог создает не единицу, а двоицу. Однако любовь двоицы тоже не есть еще полнота любви, т. к. в двоице существуют два полярных начала - тезис и антитезис, которые должны завершиться в синтезе. Синтезом человеческой двоицы является рождение ребенка: полноценная семья - муж, жена и ребенок - отображение триипостасной Божественной любви. Поэтому Бог и говорит "плодитесь и размножайтесь" Быт 1:28 ...

Из чего сотворен человек?

«Человек - это животное, получившее повеление стать богом». Св. Василий Великий

Бог сотворил человека «из праха земного», т. е. из материи. Следует сказать, что это уже не грубая первоматерия, а некое возделанное вещество. «Адам» означает «красная глина», красная - т.е. украшенная, преображенная. Что являло собой это вещество, трудно сказать.

Но Бог также "вдунул в него дыхание жизни, и стал человек душою живою" Быт 2:7. Ни о каком предыдущем существе так не сказано. Да, животные имеют душу, мы видим у животных проявление эмоций, например, привязанность к хозяину, но у них нет той составляющей, которая есть у человека, которая позволяет общаться с Богом, а именно - духа. Эта высшая составляющая вложена в нас Самим Богом и предназначена для общения с Ним.

Таким образом, будучи "перстным", земным, человек получает некое Божественное начало, залог своей приобщенности к Божественному бытию. Человек - это посредник между двумя мирами, который должен будет весь материальный мир обожить, привести к Богу.

...Сотворим человека по образу Нашему и по подобию Нашему... Образ Божий.

Прежде сотворения человека, происходит Божественный Совет внутри Святой Троицы: "Сотворим человека по образу Нашему и по подобию Нашему, и да владычествуют они... над всею землею. " Быт 1:26.

Почему необходим Совет, который мы не наблюдаем прежде? Потому, что человек будет твориться по «образу Нашему».

Образ Бога в человеке - это те качества его бытия, которые делают его "похожим" на Бога и отличают человека от всего остального мира. Это значит, что человек будет сотворен:

* Разумным,
* Словесным,
* Способным к любви,
* Способным к творчеству.

Т.е. человек будет такой же полноценной личностью, какой является Бог.

Но еще одно неотъемлемое свойство богообразности - свобода. Если предполагается, что отношения между Богом и человеком, а также между людьми будет основываться на любви, то эта любовь должна быть свободной.

Образ и подобие.

Обращает внимание на себя различие между двумя стихами Библии.

«И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему [и] по подобию Нашему...

И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его...» Быт 1:26-27

Человек создан богообразным, но призван к богоподобию. В человеке присутствуют божественные задатки, но то, как он их разовьет в себе, зависит от него самого. Разум, свободу, творчество можно использовать двояко - во благо или во зло. И даже любовь может превратиться в патологию (например, эгоизм или т.н. «слепая родительская любовь»). Результатом развития этих задатков может стать либо приближение к Богу - богоподобие, либо отдаление от Него.

Зачем человеку уподобляться Богу?

Союз людей может быть гармоничным лишь в том, случае, если у них имеется некое сродство друг к другу. Люди могут отличаться друг от друга своей индивидуальностью, но в главном должны быть единомышленниками, только тогда возможно их совместное существование. Точно также и в гармонии с Богом может существовать лишь уподобившийся Ему. Каждый человек призван к тому, чтобы путем постепенного возрастания, уподобиться Богу и войти в Его Божественный мир.

Примерами для нас служат святые - преподобные, максимально развившие в себе божественные задатки.

Но свободный человек может избрать и дугой путь - не к Богу, а от Бога. И Бог предвидит это. Тогда напрашивается вопрос:

Зачем Бог создал того, кто может воспротивиться Ему?

Ответить на него отчасти поможет житейский пример. Когда любящие супруги ждут ребенка, они теоретически знают, что их чадо может вырасти непослушным и даже стать преступником. Правильно ли будет на этом основании отказать ребенку в появлении на свет? Большинство пар выбирает в пользу рождения ребенка, хотя в каком-то смысле идет на риск.

Всегда избыток любви рождает новую жизнь. Также и в отношении Бога. Предвидение Богом того, что человек выберет путь противления Ему, не является поводом отказаться от творения.[[7]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn7)

Предвечный Совет

Таким образом, "Предвечный совет" Троицы был необходим не только потому, что человек рождается как существо высшее, наделенное разумом и волей, призванное господствовать над видимым миром, но и потому, что Бог предвидит, как человек может распорядиться своей свободой. И вот на этом Совете сразу как бы разрабатывается стратегия, что делать, если человек уклонится от своего прямого назначения. Бог как бы продумывает альтернативный путь развития мироздания.

«Предвечный Совет» гениально изображен преподобным Андреем Рублевым на его знаменитой иконе «Троица».

Ангелы, обращенные друг ко другу, сидят вокруг литургического престола. В чаше, что стоит на престоле, видна голова тельца - символ жертвы. Средний Ангел разрывает круг совета и благословляет Чашу. Этот Ангел облачен в сине-красные одежды, в иконографии традиционно усвояемые Христу. Решение принято. Сын Божий Сам пойдет к людям. Чаша страдания и жертвы благословляется сейчас, перед созданием человека. Христос - Новый Адам будет молиться об этой чаше в Гефсиманском саду. И примет ее - потому что принял ее Он уже в Вечности, на изначальном Тройческом Совете.

На рублевской иконе можно заметить и еще одну Чашу. Ее образуют силуэты двух крайних Ангелов. В эту чашу помещен средний Ангел. Ему не просто предстоит благословить жертвенную чашу. Ему Самому предстоит принести Себя в эту жертву...

Такова цена решения: "Сотворим по образу..."

Принимая решение о создании человека - "создадим человека" - Бог принимает решение и о Своем Кресте. Бог есть любовь, а любовь раскрывает себя перед любимым, жертвует собой, в ней всегда есть крестный оттенок.

"Создадим человека" - и отныне Божественная воля всегда будет покоряться блужданиям, уклонениям, даже бунтам воли человеческой, чтобы привести ее к свободному соединению...

Жизнь первых людей до грехопадения.

Сотворив человека, Бог помещает его в рай - сад, который Он "насадил в Эдеме, на востоке" Быт 2:8. Сам Бог пребывает здесь в непосредственной близости с  человеком, и потому человек ни в чем не нуждался, он обходился минимумом пищи, божественная благодать питала.

Человеку дается несколько заповедей: возделывать Рай и распространять это райское состояние на всю землю, которая за пределами Рая оставалась неустроенной.

Адам нарекает имена всем зверям и птицам, то есть познает смысл, сокровенный логос каждого живого существа. Ибо что такое имя? Имя - это осмысление бытия, проникновение в сущность вещей. Давая человеку право нарекать имена всей твари, Бог как бы призывает к со-творчеству.[[8]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftn8)

Человеку предстоит еще быть первым "священником". Единственный из всех живых существ он способен словесно восхвалять Бога и благодарить Его. Мироздание вручается ему как дар, за который он должен приносить "жертву хваления" и который он должен возвращать Богу как "Твоя от Твоих." Вся тварь как бы делегирует человека на это первосвященническое служение, чтобы его устами восхвалять Бога.

Итак, по замыслу Творца, человек, получивший задатки божественных качеств (наделенный образом Божиим), призван к обожению, т.е. максимальному уподоблению Богу для того, чтобы в конечном итоге приобщиться к полноте Божественной жизни, разделить с Богом блаженное существование.

На этом пути возрастания Бог ведет человека, руководит им, дает заповеди, которые помогут достичь обожения.

Бог предостерегает человека запретом вкушать от древа познания добра и зла, потому что "познать зло" - означает приобщиться к злу и отпасть от блаженства и бессмертия. Заповедь дана, как некое испытание воли. Человеку дается право выбора между добром и злом, хотя Бог и подсказывает ему, каков должен быть выбор, предупреждая о последствиях грехопадения. Избрав добро, он восходит к совершенству и достигает наивысшей цели своего существования, избрав зло, человек отпадает от жизни и "смертью умирает".

Грехопадение

В Райскую идиллию вмешивается Диавол, который предлагает людям вкусить запретный плод, обещая «будете как боги».

Человек не распознал обмана, потому что он и так должен был бы стать «как бог» путем постепенного возрастания и совершенствования. Но диавол предлагает путь более легкий и быстрый - не надо длительно возделывать себя, можно просто съесть яблоко, и волшебным образом превратиться в бога. Однако обожение невозможно без Бога и признаком величайшей гордости является стремление сделаться равным Богу вопреки Ему.

Последствия грехопадения

Последствия грехопадения были катастрофическими. Пойдя против Бога, человек как бы перерезает «пуповину», связывавшую его с Творцом. Человеческий организм без «подпитки» божественной благодатью, начинает разрушаться, распадаться. Смерть входит в мирозданиье. Этот распад, раскол происходит во всех сферах:

В самом человеке - нарушается иерархичность его трехсоставного существа. Вместо духа главенствующее положение занимает тело, теперь все поступки человека будут обусловлены, прежде всего, угождением плоти. И первое последствие мы наблюдаем незамедлительно, у Адама повреждается разум - не безумен ли человек, пытающийся скрыться от Бога под деревом Быт 3:8?!

В отношениях перволюдей - они видят свою наготу и стыдятся. Если до этого Адам и Ева были как бы двуединым организмом, теперь они стыдятся - т.е. каждый  из них ощущает на себе взгляд чужака. «Хотели, как боги, а увидели, что наги».

В отношениях с Богом - Адам, доселе в сердце своем слышавший Божий голос, теперь воспринимает его как нечто идущее извне, снаружи. В его представлении Бог говорит к нему, обращаясь из глубины сада Быт 3:8. Бог пространственно локализуется в человеческом восприятии. И нужен будет второй Адам, чтобы напомнить: «Царствие Божие внутрь вас есть» Лк 17:20-23. А до тех пор человечество будет все дальше отдаляться от Творца, и постепенно забудет о Том, кто всему дал жизнь, будет думать, что его существование зависит прежде всего от воды, огня, земли, солнца, а не от Того, кто все это создал. Начнет одушевлять стихии и поклоняться им, умилостивлять жертвами, религиозное мышление извратится до такой степени, что люди начнут приносить своих детей в жертву деревянным и каменным изваяниям. В одном лишь народе сохранится память об истинном Боге - о том, кто всему дал бытие, в этом народе и воплотится Бог.

Потеря Рая

Попытка сравняться с Творцом обнаружила, что человек и его мир не могут существовать сами из себя, но погружаются в смерть.

В этом измененном состоянии человек уже не может находиться в присутствии Творца...

Но «Бог поругаем не бывает» Гал 6:7. Бог уходит. По сути не cтолько человек был изгнан из рая, но Бог был изгнан человеком с земли: место между Тигром и Евфратом стало ничем не отличимым от всего остального мира. Просто вместо Царства Божия в нем бессмысленной чехардой стали сменяться царства кесарей и падишахов.

Весь окружающий его мир изменился в результате грехопадения. Изначальная гармония между природой и человеком нарушена - теперь стихии становятся враждебными ему.

Распространение греха

Последствия грехопадения Адама распространились на все человечество. Все потомки Адама, унаследовавшие его испорченную природу, склонную грешить, также не могут жить в непосредственной близости с Творцом.

Но здесь вступает в действие альтернативный план развития вселенной, тот самый, который разработан на Предвечном Совете.

Источники:

1.       Таинство веры. Епископ Илларион (Алфеев)

2.       Дары и анафемы. Что христианство принесло в мир. Причастие - радостная весть для плоти. Диакон Андрей Кураев

3.       Сатанизм для интеллигенции. Таинство искупления. Диакон Андрей Кураев

[[1]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref1) Как человек не может осознать себя личностью иначе как через общение с другими личностями, так и в Боге не может быть персонального бытия иначе как через любовь к другому персональному бытию.

[[2]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref2) "Отец есть предначинательная причина всего существующего, Сын - причина созидательная, Дух Святой - причина совершительная, так что волею Отца все существует, действием Сына все приводится в бытие, присутствием Духа все совершается." свт Василий Великий

[[3]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref3) Люцифер с тех пор именуется Сатаной (что значит «противящийся») или Диаволом («клеветником»), падшие духи - «бесами», а Архангел Михаил почитается как главный борец с силами зла.

[[4]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref4) Не будучи ни сущностью, ни бытием, зло ипостазируется, когда становится реальностью в лице бесов или злых людей, тогда оно становится активным разрушительным началом.

[[5]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref5) Бог по неисповедимым путям Своего Промысла в педагогических или иных целях иногда попускает зло в качестве орудия исправления разумных существ.

[[6]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref6) Диакон Андрей Кураев дерзает предположить, что под этой преображенной материей можно понимать и обезьяну. Это еще одна из попыток примирить современную научную картину мира с библейским Шестодневом. Но пока это частное богословское мнение, не всеми разделяемое.

[[7]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref7) Бытие всегда лучше, чем небытие, также как добро лучше, чем зло, а свет лучше, чем тьма.

[[8]](http://armih.ru/oglas/beseda1%22%20%5Cl%20%22_ftnref8) "Бог говорит Адаму: будь творцом имен, коль скоро ты не можешь быть творцом самих тварей... Мы делим с тобой славу творческой премудрости... Давай имена тем, кому Я дал бытие". Василий Селевкийский